
Viaje hacia el fondo de la noche 

Tiempo de lectura: 8 min.
Lun, 05/11/2018 - 05:48

Alrededor de los libros

A Teodoro Petkoff, In Memoriam

Tratamos, pero no siempre podemos entender. Nos vamos de este mundo sin saber
muchas cosas y así debe ser porque estamos hechos a la medida humana y no a la
divina. Ese es el profundo sentido teológico del llamado pecado original: “la falta”, la
ausencia de Dios con la que llegamos al mundo. Pero a la vez, si Dios es la Verdad,

https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/viaje-hacia-fondo-la-noche


la vida encierra la posibilidad de acercarnos a su presencia a través del
pensamiento, aún sabiendo que nunca la encontraremos. Hundidos en la oscura
noche de la incertidumbre, vivir supone buscar la luz, en el más exacto sentido del
cavernícola platónico. Fue ese el impulso que, después de muchos años me llevó a
sacar del estante la gran novela escrita por Louis - Ferdinand Céline, Viaje Hacia el
Fondo de la Noche (1932). Quería entender algo durante esa noche.

No a la novela, esta se deja leer de modo fácil, aún sin conocer la jerga del bajo
pueblo francés a la que recurre con frecuencia Céline. El argumento, el sentido y
hasta la lógica del libro se entienden sin necesidad de leer nada dos veces. Lo que
no he podido entender es lo que no ha entendido nadie de los que se ocuparon
alguna vez de Céline. ¿Cómo un hombre tan brillante, uno que escribía de un modo
tan intenso, pudo descender hasta llegar al último escalón de la abyección que es el
racismo (antisemitismo) razón que lo llevó incluso a ser un colaborador francés de
los nazis?

Con toda justicia Ferdinand Céline fue condenado a muerte por lo que había sido: un
criminal de guerra. Logró escapar a Dinamarca y después, acogido a la ley de
amnistía general de 1950, pudo volver a Francia a ejercer su profesión de médico en
los barrios pobres de París.

Ciertamente, Céline siempre sintió atracción por conocer la vida de la gente pobre.
Su Viaje está llena de pobres y pobreza. Pero ese interés no tiene nada que ver con
el espíritu denunciador de un Emile Zola, por ejemplo. Los pobres son para Céline la
materia literaria que le permite acceder al corazón egoísta del ser. Uno de los tantos
medios que le sirven para viajar a lo largo de su noche, ya sea en la guerra del
catorce, en tugurios africanos, en las calles pobres de New York, en los barrios
marginales de Rancy. La pobreza material solo le interesaba como una condición
para conocer a los pobres de espíritu, a los que no tienen medios para ocultarse
detrás de vestidos, modales y morales. O como el mismo dictaminó: “El ser humano
no es noble. Nadie lo debe tomar a mal”. Y a eso vamos: la fascinación que ha
ejercido y sigue ejerciendo la obra de Céline, tiene que ver con la miseria del alma
humana. Entendemos entonces por qué casi no existe un autor de nuestro tiempo
que no haya rendido pleitesía a la literatura de Céline.

Seguramente no es el mejor escritor de los últimos dos mil años como dijo el
pantagruélico Charles Bukowski, pero sí un escritor salvaje – así lo definió Thomas
Mann- vale decir, uno que escribe sin contemplaciones moralistas ni estéticas.



Incluso, un gran escritor judío, lleno de nobleza, Philip Roth, no pudo menos que
rendirse frente al talento literario de Ferdinand Céline. Escribió Roth: “Mi Proust en
Francia es Céline. El es verdaderamente un gran escritor. Aún cuando su anti-
semitismo hace de él una persona repugnante e insoportable. Para leerlo hube de
desconectarme de mi conciencia judía. Lo pude hacer: el antisemitismo no está en el
centro de su novela. Céline es un gran liberador”.

¿Céline, un gran liberador como escritor y un detestable antisemita como
ciudadano? Roth solo lo constata. No intentó, quizás tampoco pudo o quiso hacerlo.
Al fin y al cabo la historia del arte está colmada de genios que fuera de su arte son
unos desalmados. El problema es que Céline no fue músico ni pintor, ni siquiera
poeta. Céline fue un escritor que trabajaba sus novelas con argumentos, ideas, e
incluso -como todos los grandes novelistas- con tesis filosóficas envueltas en papel
literario. Y en todas las líneas de el Viaje no encontramos un atisbo de
antisemitismo. Hay dos respuestas posibles: Una: Céline perseguía el éxito y como
tal no le convenía aparecer como antisemita en su gran novela. Respuesta muy
débil pues todo el mundo conocía a Céline más como antisemita que como escritor.
Otra: Céline, cuando escribía el Viaje, no “necesitaba” ser antisemita. ¿El
antisemitismo como necesidad extra-literaria? Parece absurdo, pero puede que no lo
sea tanto. Pensemos:

Nadie llega al mundo como racista o fascista. Ni como ateo o religioso. Ni como
nada. Nos vamos haciendo en las circunstancias que atraviesa cada vida donde
realizando “adquisiciones” nos definimos frente a los demás y en nosotros. Idea que
comenzó a aparecer releyendo algunas líneas por mí subrayadas, hace ya muchos
años, en el Viaje. Un párrafo dice: “La verdad de esta vida es la muerte. Uno debe
decidir entre morir y mentir. Yo nunca me he podido suicidar”. Y al margen yo
mismo había escrito “Camus”.

Evidentemente: el párrafo parecía ser la anunciación de una famosa tesis de Albert
Camus: “el problema de la filosofía es por qué no nos suicidamos”. Eso significa, el
personaje de Celine, Ferdinand Bardamur, vive la vida desde la perspectiva de su
finitud. O desde su propia agonía espiritual. Ahí precisamente yace el concepto de
“lo absurdo” en Camus: en ese afán de conferir un valor absoluto a una vida
radicalmente efímera. Ferdinand Bardamur, héroe negativo de Ferdinand Céline, era
plenamente consciente de ese absurdo. Por eso, justo cuando releía las frases por
mí subrayadas, me di cuenta de algo que antes no había percibido: El Viaje de
Céline es en cierto modo una suerte de reproducción ampliada de El Extranjero de



Camus. Como el héroe camusiano, vive la vida desde una dimensión agónica. Ahí
reside quizás el secreto que explica la atracción que todavía ejerce el Viaje hacia el
Fondo de la Noche.

Bardamur es un ser que va voluntariamente a la guerra sin sentir odio por el
enemigo ni amor por su patria. Bardamur tiene contactos personales, amigos y
amores, pero a sus amigos no los estima y a sus amores no los ama. El está ahí,
viviendo, pero como simple observador, como si todo lo que acontece a su alrededor
no le importara, lejano y ajeno frente a lo que sucede. Bardamur no ama ni odia a
nadie ni a nada. Mientras Ferdinand escribe sobre Ferdinand, ambos comparten una
agonía que sostiene sus vidas. ¿Y que tiene que ver todo eso con el racismo
antisemita y el desprecio a su propia patria invadida por los nazis? -se preguntará el
estimado lector-.

Gracias a Freud sabemos -siempre hay que recurrir a Freud- que en cada ser anidan
dos pulsiones: la de la vida y la de la muerte, la de Eros y la de Thanatos (Más allá
del Principio del Placer) Ambas se encuentran en lucha permanente al interior de
nuestras almas. A veces vence una, a veces otra. Cada una espera su turno. Hay
casos, sim embargo, en los cuales, en determinados seres, el principio de la muerte
logra establecer su hegemonía por sobre el de la vida, o para decirlo en términos
que parecen ser más heideggerianos que freudianos, el no-ser subordina al ser
dentro del propio ser. En esos seres la muerte se instala en el alma (Sartre). Pero la
pulsión de la muerte no lleva a la muerte sino a un vacío de ser (Ratzinger nos
hablaba de un “vacío de Dios”). Y ese vacío de ser -volvamos a Freud– nos produce
miedo, horror, terror: Es lo “Unheimlich”, lo siniestro, la nada, la oscuridad total; es
el fin de la noche: es nuestra propia muerte.

Para protegernos del miedo a la nada, a esa náusea provocada por nuestro propio
vacío, nos apoyamos en determinados objetos. Según Freud esos objetos pueden
ser de amor u odio. Cuando nos odiamos buscamos nuestra salvación en un odio re-
objetivizado. En la prueba fóbica clínicamente certificada que da el analista al
paciente. Pues no hay fobias sin un odio preliminar y no hay odio sin ese terror
infinito que de pronto nos embarga frente a la presencia implacable de la muerte,
muerte que no solo nos espera sino, además, “vive” dentro de cada uno de
nosotros. Como en los dos Ferdinand: Céline y Bardamur, la muerte es un “fantasma
hegemónico” (Reiner Schurmann) No por casualidad ambos fueron médicos. Un
médico es un observador de la muerte.



¿Y el antisemitismo? El antisemitismo es la fobia personal que ofreció la época de
Céline a Céline. Pues, aunque solo lo enunció levemente Freud en su El Malestar en
la Cultura, cada tiempo produce sus propios miedos-odios-fobias. En ese sentido, el
término “mal de época” dista de ser errado. Las culturas, en tanto están formadas
por seres humanos, cultivan, amplían y reproducen sus fobias. Podríamos hablar de
patologías históricas.

El racismo, vale decir el odio a los otros, es sin duda una patología histórica que
logra establecer cada cierto tiempo su hegemonía. Eso quiere decir que sin un
mínimo de conocimientos psicológicos jamás podremos entender al espíritu que
reina en cada tiempo. Y de acuerdo al mercado de las fobias de su tiempo, Céline
adquirió la enfermedad del racismo en una de sus formas más deleznables: el
antisemitismo. Nunca lo abandonó. Su correspondencia privada, publicada en 2009,
prueba que en Céline el antisemitismo era su enfermedad y al mismo tiempo su
droga. En nuestros días Céline habría sido xenófobo, homofóbico, misógino. Y quien
sabe cuanto más.

Queda por responder a la pregunta: ¿Y por qué en su novela magna Céline no
aparece como antisemita? Quizás hay una explicación: cuando Céline la escribía,
enfrentaba directamente a la muerte, la miraba a sus ojos. No necesitaba por lo
tanto de objetos sustitutivos. En cierto modo, esa es mi impresión, como en tantos
escritores, escribir era la terapia de Céline. Por lo demás, no pocos grandes
escritores lo han dicho: “Si yo no hubiera escrito, me habría vuelto loco”. Y así
sucedía con Céline: dejaba de escribir y volvía a su locura, es decir, a sus miedos, a
sus fobias, a entregarse por completo a la potestad de la muerte. O de su noche.
Pocas veces una novela ha llevado consigo un título tan apropiado como Viaje hacia
el Fondo de la Noche. Trata, efectivamente, del viaje de Ferdinad Bardamur y de la
noche de Ferdinand Céline.

Puede entonces que no haya sido casualidad cuando entre tantos libros decidí
hojear Viaje hacia el fondo de la Noche. ¿Será porque en estos momentos yo
también veo avanzar la noche? Creo que así es. Veo a esa noche en movimientos
que proclaman el odio al prójimo, la veo en gobernantes y presidentes que sin pudor
emiten expresiones homofóbicas, la veo en la ostentación pública de la brutalidad,
de la ignorancia y del odio. Y sobre todo la veo en esas muchedumbres que con
gritos destemplados aclaman nuevamente a ídolos con pies de barro, tal como
sucedió durante la vida y época de Louis-Ferdinand Céline. Quisiera equivocarme.



1 de noviembre 2018

Polis

https://polisfmires.blogspot.com/2018/11/fernando-mires-viaje-hacia-el-f...

ver PDF
Copied to clipboard

https://polisfmires.blogspot.com/2018/11/fernando-mires-viaje-hacia-el-fondo-de.html?utm_source=feedburner&utm_medium=email&utm_campaign=Feed%3A+blogspot%2FxSpmE+%28POLIS%29
https://aws.digaloahidigital.com/print/pdf/node/6242
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/viaje-hacia-fondo-la-noche&title=Viaje hacia el fondo de la noche
https://twitter.com/intent/tweet?text=Viaje hacia el fondo de la noche+https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/viaje-hacia-fondo-la-noche
https://wa.me/?text=https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/viaje-hacia-fondo-la-noche
mailto:?subject=Viaje hacia el fondo de la noche&body=https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/viaje-hacia-fondo-la-noche

