
¿Qué es y qué no es desobediencia civil? 

Tiempo de lectura: 8 min.
Javier de Lucas
Lun, 18/11/2019 - 06:19

El filósofo Erich Fromm explicó la desobediencia como derecho original, al vincularla
a ese gran motor de la humanidad que es el ansia de libertad, aunque frenado por
otra pulsión constante, el miedo a la libertad. Fromm condensó esa dialéctica en una
afirmación que ha sido mil veces repetida: “La historia de la humanidad comenzó
con un acto de desobediencia y es probable que acabe con un acto de obediencia”.
Cuando Prometeo, Eva y Adán entonan de diferentes formas su “no serviré”, aunque

https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/%C2%BFqu%C3%A9-qu%C3%A9-no-desobediencia-civil
https://aws.digaloahidigital.com/taxonomy/term/2778


sea a riesgo del implacable castigo divino —a la imagen del primer rebelde, el ángel
caído que glosó el poeta John Milton en su Paraíso perdido—, proclaman su
autonomía, se afirman como algo más que creaciones o juguetes de dioses más o
menos crueles o benéficos. Lo señaló el escritor francoargelino Albert Camus: el
rebelde es la expresión misma de la lucha del ser humano por afirmarse frente a la
contradicción de sentirse y saberse esclavizado por las reglas de un mundo que le
es ajeno y contra el que se rebela. Por eso el historiador Howard Zinn, uno de los
más conocidos divulgadores de la desobediencia civil (en adelante, DC), sostuvo en
el contexto de la protesta contra la guerra en Vietnam que toda la discusión está
planteada al revés: “Nos dicen que el problema es la desobediencia civil, cuando en
realidad el problema es la obediencia civil”.

Fromm señala también que en esa tensión constitutiva, frente a la aparente certeza
y confort que nos ofrece actuar obedientemente dentro del rebaño, en realidad la
obediencia mecánica —perinde ac cadaver (al modo de un cadáver), como reza la
máxima de los ignacianos— es la amenaza de nuestra destrucción. Nadie lo explicó
mejor que Kubrick en su extraordinario filme ¿Teléfono rojo? Volamos hacia Moscú
(1964), una crítica avant la lettre de la doctrina de la disuasión nuclear, la Mutua
Destrucción Asegurada (MAD) que aceleró la carrera armamentística y contra la que
se alzó un importante movimiento pacifista, uno de los ejemplos de la mejor
desobediencia civil, como veremos.

En suma, la relación dialéctica entre obediencia y desobediencia nos constituye
como humanos y eso muestra hasta qué punto, como ha señalado con su
inteligencia habitual la filósofa Alicia García Ruiz, la cuestión de los límites de la
obediencia es capital. Porque la obediencia es un ejemplo mayor de concepto límite.

Pero vayamos a la discusión específica sobre la desobediencia civil.

La lucha por la mejora del Derecho y la democracia

El filósofo estadounidense Hugo Adam Bedau, adelantándose a las tesis que propuso
la filósofa Hannah Arendt en The New Yorker en 1970 (un ensayo recogido luego en
su libro Crisis de la República), publicó en 1961 un libro en el que ofrece una
definición de DC que, con algunas variantes, aceptan los principales teóricos de este
concepto, de Bertrand Russell a Ronald Dworkin o John Rawls, pasando por Jürgen
Habermas: la DC, frente a otras formas de resistencia o infracción del Derecho en
aras de mayor justicia, consistiría en una infracción pública y no violenta de un



mandato legal (ley, sentencia, actuaciones administrativas propias de políticas
públicas, etcétera) con el objetivo de conseguir que ese mandato sea anulado,
alegando que no se ajusta al marco jurídico común del que emana la legitimidad
legal del mandato impugnado. La DC es civil porque es pacífica, pública y se apoya
en los principios del sistema jurídico político. Mediante la DC se quiere llamar la
atención de la mayoría (la opinión pública y sus representantes institucionales) para
que rectifique una decisión que cuenta a priori con la presunción de legitimidad
democrática porque ha sido adoptada legalmente, pero cuya legitimidad dentro del
sistema jurídico político se impugna, alegando precisamente su incompatibilidad con
los principios de esa legitimidad.

Lo característico de la DC, a diferencia, por ejemplo, de la objeción de conciencia, es
que no busca la exención individual de un deber, sino que tiene un alcance
colectivo, genuinamente político. Otra peculiaridad frente a la objeción de
conciencia es que la DC puede ser directa, esto es, del mandato impugnado, pero la
mayor parte de las veces es indirecta: se viola otra norma legal, como el código de
circulación, o las que rigen el acceso a edificios públicos, como hace en estos días la
actriz Jane Fonda ante el Capitolio reclamando acciones contra la emergencia
climática. Finalmente, y eso resulta polémico, la mayor parte de los teóricos de la
DC exigen como prueba del carácter civil no sólo la no violencia y la remisión a los
principios del ordenamiento jurídico-político, sino también la disposición a aceptar el
castigo que se impone a la infracción de la norma (el ejemplo de Fonda, detenida
varias veces por sus protestas). El desobediente civil no es un delincuente, no trata
de burlar la acción de la ley, sino que acepta el sistema legal que quiere mejorar con
su infracción y por eso no trata de escapar a la sanción. Precisamente la dimensión
política de la DC explica también el abanico de causas que se sirven de ella en esta
lucha por mejorar la democracia y el Derecho. Es lo que sabe captar la mencionada
García Ruiz cuando, inspirándose en Arendt, propone que la DC debe ser entendida
como “potencial de renovación institucional, expresión de la capacidad común de
asociación desde el disentimiento que es constitutiva de una comunidad política
libre”, y por eso concluye que, frente a la DC, “la respuesta gubernamental… no
puede quedar confinada sólo al plano jurídico. Ha de ser resueltamente política”.

Lo anterior es importante a la hora de elucidar si la DC es un derecho. Mi tesis es
claramente negativa. El Derecho no puede renunciar a exigir obediencia: dejaría de
ser Derecho y pasaría a una recomendación. No cabe reconocer un derecho (menos
aún genérico) a la DC. En todo caso, sería lo que los anglosajones (Ronald Dworkin)



llaman moral right: una reivindicación dotada de justificación moral o política. Otra
cosa es cómo debe reaccionar el Derecho ante la DC. Y ahí coincido con la tesis de
García Ruiz.

La DC ha evolucionado. Así, frente a los movimientos de DC ligados a causas
internas, nacionales (el reconocimiento de los derechos civiles en EE UU), esas
reivindicaciones se deslizaron hacia causas más transversales, incluso universales.
Esa es la evolución del movimiento pacifista surgido en los sesenta, cuyas raíces
pueden encontrarse en la doctrina de la no-violencia propuesta por Lev Tolstói y
retomada por Henry David Thoreau en su conferencia de 1848 Resistencia al
Gobierno civil, origen de su célebre ensayo Desobediencia civil, considerado obra
fundacional de la DC. Hoy se advierte esa ambición universal en buena parte de los
más importantes movimientos civiles de protesta (“protestas glocales”, como
escribía Andrés Ortega en este periódico). Así, recurre a acciones de DC el
movimiento Black Lives Matter, ligado a la denuncia de la violencia policial contra
los ciudadanos negros en EE UU, que pronto pasó a la denuncia del esclavismo y del
supremacismo, lo que puede trasladarse a todo el mundo. La misma ambición se
advierte en las denuncias individuales y los escraches con los que comienza el
movimiento Me Too, que se convierte en la palanca para un movimiento universal
de denuncia de la violencia de género y de la situación de subordiscriminación que
sufren cientos de millones de mujeres. Un ejemplo particularmente llamativo y
polémico lo ofrece el movimiento Extinction Rebellion, que lucha contra la
emergencia climática y convoca acciones de DC indirecta que en algunos casos
obligan a plantearse el viejo debate: ¿está en el límite de la no violencia una acción
que cause serios trastornos a miles de personas y desemboque en enfrentamientos?

Ahora bien, el hecho de recurrir a estrategias de movilización ciudadana, vinculadas
a la historia de la resistencia no violenta, a acciones propias de la tradición de la DC
(hay manuales muy conocidos que reúnen varios cientos de acciones estratégicas),
no constituye necesariamente DC, sino que en muchas ocasiones es otra cosa:
insurrección, rebeldía o incluso revolución; eso sí, no violentas. Así sucede, a mi
juicio, con la invocación de la DC que hacen en Cataluña una parte de los
movimientos secesionistas de carácter inequívocamente pacífico: son
manifestaciones de resistencia no violenta, pero no DC.

El quid de la cuestión, creo, es que para hablar de DC no basta que las actuaciones
que la invocan tengan el rasgo de no violentas. Hace falta algo más. El punto clave,
creo, es si invocan o no un fundamento de legitimidad comúnmente aceptado,



porque el objetivo de la DC no es impugnar el marco jurídico-político de convivencia,
sino —muy al contrario— impugnar un mandato porque se entiende que no es
conforme con esas reglas de juego que todos hemos aceptado. Reglas que, en
democracias como la española, se llaman Constitución.

¿Eso quiere decir que no es nunca legítimo impugnar la Constitución? No, porque no
cabe excluir la posibilidad de casos en los que el bloqueo político y la violación de
derechos sean tan graves que contaminen de invalidez a la propia Constitución. Pero
eso es rebeldía revolucionaria, derecho de resistencia, como plantearon Gandhi o el
segundo Mandela. Y en esos casos no es correcto hablar de DC, pues ni Gandhi ni
Mandela aspiraban a mantener las reglas de juego impuestas por los británicos o los
afrikáners, sino a cambiarlas por completo.

Es posible e incluso legítimo (aún diría más, en algunos casos, obligado) impugnar
unilateralmente la propia regla de juego, la Constitución: pero solo si se prueba que,
en efecto, era antidemocrática (impuesta unilateralmente, como en los supuestos
coloniales) o bien que ha devenido en la práctica en un orden ilegítimo, que
mantiene graves violaciones de derechos humanos. Pero, pese a los esfuerzos de la
retórica secesionista, ni la Constitución española de 1978 fue un ejercicio de
dominio colonial sobre Cataluña, ni asistimos hoy en Cataluña y en España a una
violación tan grave y generalizada de los derechos humanos que haya subvertido el
orden constitucional, aunque, desde luego, hayamos vivido un retroceso
preocupante en no pocas garantías de derechos en los últimos años, retroceso que
debe ser denunciado y corregido y sus responsables deben rendir cuentas. Quienes
no aceptan el marco constitucional ni pretenden reformarla (incluso a fondo, pero
por las vías constitucionales), sino que invocan unilateralmente otros criterios de
legitimidad, diferentes de aquellos por los cuales hemos aceptado autoobligarnos la
mayoría de los ciudadanos, a mi entender, no deben hablar de DC. La unilateralidad
rompe con la civilidad y, una de dos: o es un abuso, o se pone abiertamente fuera
de juego: es insurrección, rebeldía.

17 de noviembre de 2019

El País

https://elpais.com/elpais/2019/11/15/ideas/1573816304_694816.html

ver PDF
Copied to clipboard

https://elpais.com/elpais/2019/11/15/ideas/1573816304_694816.html
https://aws.digaloahidigital.com/print/pdf/node/5254
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/%C2%BFqu%C3%A9-qu%C3%A9-no-desobediencia-civil&title=¿Qué es y qué no es desobediencia civil?
https://twitter.com/intent/tweet?text=¿Qué es y qué no es desobediencia civil?+https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/%C2%BFqu%C3%A9-qu%C3%A9-no-desobediencia-civil
https://wa.me/?text=https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/%C2%BFqu%C3%A9-qu%C3%A9-no-desobediencia-civil
mailto:?subject=¿Qué es y qué no es desobediencia civil?&body=https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/%C2%BFqu%C3%A9-qu%C3%A9-no-desobediencia-civil

