
Tiempo de lectura: 4 min.
Carlos Raúl Hernández
Dom, 27/02/2022 - 16:44

Para mi admirado amigo Eduardo Jorge Prats

Una revelación para mí volver a Antígona de Sófocles, leída la última vez
hace muchos años por su belleza literaria, sin captar entonces parte de la
profundidad ética, política y la exaltación al “acto in jus concepta” del poder,
vigentes aún transcurridos 2500 años. La tragedia ática, Esquilo, Sófocles y
Eurípides, resplandece en el siglo V a. C en la Atenas de Pericles. Hoy mera diversión
previa a cenar con apego a unos vinos, para los griegos el teatro era actividad
esencial en su formación ciudadana, política. Para comprenderlo, basta un dato. De
los lugares más sagrados de Grecia era el santuario de Delfos, un complejo formado

https://aws.digaloahidigital.com/taxonomy/term/1711


por el stadium, los templos de Apolo y Dionisio, el espacio para la Asamblea… y el
theátron.
La tragedia (y la comedia) era de las más importantes instituciones de la
polis, que promovía debates y respuestas sobre el ser y el deber ser, orientaba
críticamente la opinión pública. Era la catarsis, término médico, para librar al alma
de pasiones dañinas al analizar la vida de los hombres, el destino, tiké, las
conflictivas relaciones entre ellos y con los dioses. Antígona decide enterrar a su
hermano Polinices, contra una decisión brutal de su tío, el rey Creonte, quién ordena
dejar pudrir el cadáver a la intemperie, como castigo por levantarse al mando de
tropas extranjeras, argivas, contra Tebas, su propia ciudad. Tal cosa ocurre porque
Teocles, el hermano de Polinices, incumplió el acuerdo de alternabilidad entre
ambos y usurpa el poder. Se matan mutuamente en combate, asume Creonte el
trono, y en siniestra venganza por la apatridia, dictamina que al cadáver del sobrino
sea alimento de perros y zopilotes. Y a quien ose sepultarlo, lo sentencia a muerte.
Capturada luego de violar el mandato real, comparece Antígona ante
Creonte, quien la condena a que la entierren viva, pese a ser su sobrina y novia de
su hijo Hemón. Valerosa al extremo, Antígona responde altivamente al rey: “lo hice,
no niego nada. Tus edictos no pueden estar por encima de las leyes no escritas de
los dioses, que son para la eternidad”. Se lamenta de que a su edad (14 o 15 años)
no conoció el amor. “Puedo enfrentar la muerte, pero no dejaría a mi hermano sin
sepultura” y comienza una secuela de horror y sufrimiento para Creonte, los
suicidios terribles de Antígona, luego de Eurídice y Hemón, esposa e hijo de Creonte.
Incontables debates filosóficos, jurídicos y morales, algunos muy necios, giran en la
modernidad sobre la acción de los protagonistas.
Unos resaltan la condición tiránica y torpe de Creonte, y otros lo justifican
“porque el día siguiente de una invasión extranjera no podía mostrar
debilidades”. Otros culpan a Antígona de temeraria al enfrentar inútilmente el poder,
aunque en defensa de leyes trascendentes que ni los reyes podían desconocer,
como le señala su hermana Ismenia. Enterrar los cadáveres era requisito para que
sus almas pudieran ingresar al Hades, el mundo subterráneo, y de no hacerlo
quedarían vagando eternamente. Además, las aves de rapiña trasladaban pedazos
de carne putrefacta a los altares, y los dioses airados rechazaban los sacrificios,
como le grita el visionario Tiresias. La profanación del cadáver era un arranque de
odio y no de justicia, porque enterrarlo no ponía en peligro a la ciudad.
Otros acusan a Creonte de hibris, soberbia, desmesura del poder por
irrespetar la ley no escrita de los dioses, pérdida autocontrol, “salirse de sus
casillas”. La heroína defiende derechos que según la tradición iusnaturalista, están



por encima de otras leyes y más aún, de las disposiciones tiránicas. Para no
controvertir sobre iusnaturalismo y iuspositivismo, los consagran la Declaración de
Derechos de Virginia (1776, la Constitución norteamericana (1787); y la Declaración
de los Derechos del hombre y del Ciudadano (1789) decreta que… “La finalidad de
cualquier asociación política es la protección de los derechos naturales e
imprescriptibles del Hombre… la libertad, la propiedad, la seguridad y la resistencia
a la opresión”. Kant les da un fundamento no metafísico, pragmático cuando
prescribe que hay que proceder como si cada acto de nuestras vidas fuera a
convertirse en ley para toda la Humanidad.
Antígona defiende la constitución por encima de la eventual sevicia de un
déspota contra leyes no escritas. Sófocles deja enfáticamente claro que Creonte es
un político rígido e imbécil. Sus asesores insistieron sobre lo grave del crimen contra
Antígona, y su hijo Hemón suplica por ella con argumentos políticos sobre los
efectos públicos de violar la ley divina. El pueblo tebano estaba en favor del perdón
y Tiresias lo advierte estremecedoramente de la desgracia que lo aguarda. Sófocles
no deja espacio para dudas, porque Creonte se retracta de su torpeza, pero ya la
siniestra maquinaria de muerte se había desatado. Y la catarsis, la reflexión deja
claro que la brutalidad de Creonte causo la orgía de sangre, sus propias, terribles,
destrucción y desgracia. Al final, arroja la corona y sale solitario de la ciudad. Por
eso cuesta entender el rebuscamiento de algunos críticos o hipercríticos, para
concederle “razón de Estado” a un déspota criminal y fracasado, azotado como
merecía por el máximo poder.

@CarlosRaulHer

ver PDF
Copied to clipboard

https://aws.digaloahidigital.com/print/pdf/node/3161
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/ant%C3%ADgona-bien-mal-poder&title=Antígona: el bien, el mal, el poder
https://twitter.com/intent/tweet?text=Antígona: el bien, el mal, el poder+https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/ant%C3%ADgona-bien-mal-poder
https://wa.me/?text=https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/ant%C3%ADgona-bien-mal-poder
mailto:?subject=Antígona: el bien, el mal, el poder&body=https://aws.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/ant%C3%ADgona-bien-mal-poder

