
Apuntes de un demócrata en tiempos de
turbulencia ética y política 
Tiempo de lectura: 16 min.
Roberto Casanova

Introducción: principios en la urgencia

En estos apuntes parto de una constatación sencilla: entre los demócratas
venezolanos hablamos mucho de eventos y estrategias, pero muy poco de principios
y valores políticos. Quizá no sea un fenómeno exclusivo, y en nuestro caso tiene
razones comprensibles, dada la lucha democrática en la que estamos inmersos; aun
así, la coyuntura termina ocupando casi todo el espacio, como si la política fuese
solo el análisis del último acontecimiento.

Y, sin embargo, en nuestros discursos aparecen —con mayor o menor énfasis—
palabras como vida, libertad, dignidad, paz, democracia, verdad, bien común y
soberanía, entre otros. Estos términos son la base fundamental de nuestros
derechos y de nuestra idea de justicia. A primera vista parece pues haber acuerdo
en torno a ellos, y en parte lo hay, aunque ese acuerdo es menos firme de lo que
suele suponerse.

Aquellos son conceptos cuyo significados, desde la filosofía política y moral, no
siempre coinciden. Buena parte del debate doctrinal gira justamente en torno a
cómo se interpretan. Con el tiempo, además, el uso constante en la vida pública los
ha ido desgastando, hasta convertirlos en vocablos que sirven para la retórica, pero
cuyo sentido se vuelve cada vez más difuso. Así terminamos frente a palabras que
pueden significar cosas distintas según quién las pronuncie y quién las escuche. La
libertad, por ejemplo, no evoca lo mismo para un liberal que para un socialista; la
soberanía no significa lo mismo para un demócrata que para un autócrata.

Por otra parte, toda acción política exige establecer prioridades morales y, al mismo
tiempo, asumir las múltiples consecuencias que esas decisiones generan: efectos
sobre personas, instituciones, equilibrios de poder y también sobre otros valores en
juego. Allí surge una tensión inevitable: actuar según los principios o actuar según
las consecuencias. Max Weber llamó a esta tensión ética de la convicción y ética de

https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica
https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica
https://aws.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/1965


la responsabilidad, una distinción que no pretende oponer dos esferas
desconectadas, sino iluminar el conflicto moral que atraviesa toda acción pública.

En este ensayo quiero examinar los significados de tres cuestiones éticas que
marcan nuestra vida pública: el bien y el mal en la esfera política, la paz aparente y
la paz verdadera, y las dos caras de la soberanía. En cada una de ellas reaparece la
tensión entre actuar según los principios y actuar según las consecuencias, que
desarrollaré con más detalle en la siguiente sección. Mi intención es ofrecer algunas
claves que permitan orientarnos en estos tiempos tan confusos, sin perder de vista
lo esencial.

Convicción y responsabilidad: la tensión del poder

Antes de examinar las tres cuestiones éticas anunciadas, es necesario detenerse en
la tensión entre principios y consecuencias planteada previamente. Max Weber, en
su célebre conferencia La política como vocación, distinguió entre dos modos de
orientar la acción: la ética de la convicción y la ética de la responsabilidad. La
primera remite a la fidelidad a los principios y a la pureza de intención que guía el
acto, incluso cuando esa firmeza puede derivar en rigidez moral o intolerancia frente
a la diferencia. La segunda exige reconocer la complejidad de los procesos, anticipar
las consecuencias previsibles y estar dispuesto a cargar con la responsabilidad que
pueda derivarse de ellas. Weber advertía, sin embargo, que las cosas nunca son tan
simples. No se trata de posturas excluyentes, sino de tensiones que coexisten en
toda decisión política y que obligan a evaluar cada acto más allá de su apariencia
inmediata.

Max Weber subrayaba, además, que “con frecuencia, los medios correctos producen
resultados indeseables, y los medios cuestionables pueden producir buenos
resultados”. Esta advertencia revela que la política no se deja encerrar ni en la
moralidad de los principios ni en el cálculo frío de las consecuencias. Exige, más
bien, una combinación de ambas éticas para actuar en la incertidumbre moral que
acompaña toda acción pública.

Un político puede estar guiado por el respeto irrestricto a ciertos valores, y ese
compromiso puede llevarlo a extender esa misma lógica a los medios, al asumir que
el modo de acceder al poder es parte del deber moral que orienta su acción. La ética
de la convicción no solo fija el horizonte moral —el fin justo—, sino que también
puede proyectarse sobre los medios; en ese caso, cómo se accede importa tanto



como para qué se lo busca. A la inversa, un político concentrado exclusivamente en
las consecuencias, dispuesto a usar cualquier medio para evitar males mayores o
asegurar la estabilidad, corre el riesgo de deslizarse hacia el oportunismo, de
justificarlo todo en nombre de la eficacia o de perder de vista el horizonte moral que
daba sentido a su acción. Por eso Weber insistía en que la responsabilidad necesita
ser contenida y orientada por la convicción, del mismo modo que la convicción
necesita ser templada por la responsabilidad.

Esta tensión se vuelve más clara cuando se pasa de la teoría a la práctica. La ética
no está en el acto en sí mismo, sino en la evaluación que lo orienta, fundada a la vez
en principios y en las consecuencias previsibles. La decisión de participar o
abstenerse en un evento electoral en un régimen autoritario ilustra bien esta
distinción: ninguna de las dos opciones es correcta al margen de las circunstancias.
Lo decisivo es si la evaluación integra el principio que impugna la injusticia del
régimen y la ponderación de los efectos previsibles sobre la lucha para vencerlo.
Algo similar ocurre con la negociación: dialogar o no dialogar con un régimen
autocrático no es, por sí mismo, moral o inmoral. Su carácter depende de una
evaluación que articule ese mismo principio —la impugnación de la injusticia del
régimen— y la consideración de las consecuencias reales de negociar desde una
posición de fuerza o desde la debilidad. En ambos ejemplos, la decisión solo
adquiere sentido moral cuando combina la convicción que fija el horizonte ético y la
responsabilidad que sopesa los efectos de la acción.

El bien y el mal en la política

Para comprender qué significa hablar del bien y del mal en este ámbito, es
necesario partir de lo que la política es: una práctica estructurada por la lógica del
poder, especialmente en su expresión estatal, en la que los actores buscan, ejercen,
mantienen y disputan ese poder destinado a regular la vida colectiva. La política,
por su propia naturaleza, implica conflicto —porque en toda sociedad conviven
intereses y visiones distintas—, pero busca encauzarlo sin recurrir a la violencia y
sostener una convivencia estable, aunque siempre tensa. Al mismo tiempo, toda
acción política está orientada, con mayor o menor consciencia por parte de quien la
realiza, por ciertos valores morales que aspira a ver materializados en la sociedad.
Tales valores pueden facilitar o, por el contrario, dificultar el proceso político, según
sea la profundidad de la coincidencia entre ellos. Por todo eso, aunque el análisis
político y la evaluación ética no deban confundirse, tampoco pueden separarse si
queremos comprender la vida social en toda su complejidad.



Si política y ética no pueden disociarse, necesitamos criterios para juzgar la
orientación moral de un orden social. Uno de los conceptos más recurrentes para
hacerlo es el llamado bien común, una noción tan antigua como disputada. En
términos políticos, puede entenderse como el conjunto de condiciones sociales que
permiten a cada persona vivir con dignidad y desarrollar sus capacidades. No es un
concepto religioso, aunque la tradición espiritual lo haya valorado. Es un principio
que pertenece por igual al ámbito secular y al religioso, y que remite siempre a la
dignidad humana como fundamento de la justicia y de la convivencia.

Si aceptamos esta noción, resulta natural preguntarse si no existe también un mal
común. En términos políticos, el mal común —que llamaré mal político— puede
describirse como el conjunto de condiciones sociales que impiden sistemáticamente
que las personas vivan con dignidad. No es la suma de males individuales ni la
simple incompetencia gubernamental, sino una forma organizada de injusticia que
se instala en las estructuras colectivas y se reproduce en ellas. Esta idea encuentra
eco en la reflexión de Hannah Arendt, quien distinguió entre el mal radical y la
banalidad del mal, categorías que examinó con particular atención en el contexto
del totalitarismo. Su análisis muestra que el mal político no se limita a actos
aislados: puede institucionalizarse y normalizarse como rasgo definitorio de un
orden que despoja a las personas de su condición humana, ya sea por la intención
destructiva del mal radical de ciertos actores, especialmente quienes ejercen el
liderazgo, o por la irreflexión propia de la banalidad del mal que se manifiesta en la
conducta de muchos.

Desde esta perspectiva, entender la lucha por la libertad y la democracia —y contra
la tiranía o el totalitarismo— como una confrontación entre el bien y el mal tiene
pleno sentido político. Esa lectura permite ver que no se trata solo de una pugna por
el poder, sino de una disputa por el sentido moral de la vida en común.

Sin embargo, conviene hacer tres aclaraciones para evitar equívocos. La primera es
que no hablamos de una lucha religiosa, sino de un conflicto político y ético que se
expresa en instituciones, prácticas y discursos. La segunda es que el mal no se
atribuye a individuos en particular —aunque existan líderes patológicamente
malvados—, sino a un orden de cosas y a las acciones que lo sostienen.

La tercera puntualización, que conviene destacar, es que incluso en democracia
puede estar presente el mal político: no como rasgo constitutivo del sistema, sino
como proceso que lo erosiona desde dentro. Se manifiesta en la corrupción que



traiciona la igualdad, en la manipulación del lenguaje que degrada la verdad, en la
intolerancia que niega el pluralismo y en la instrumentalización de las instituciones
cuando se ponen al servicio de intereses de grupos o sectores. Es también esa
banalidad del mal que Arendt describió como ausencia de juicio moral. El mal
político no desaparece en democracia; se infiltra en sus prácticas y amenaza con
normalizar la negación de la dignidad ciudadana.

Si aceptamos que el mal político puede adoptar la forma de un orden social que
niega sistemáticamente la dignidad humana, se vuelve imprescindible sostener una
posición ética firme y valiente frente a él. No se trata de repartir etiquetas de
buenos y malos, sino de caracterizar con nitidez, desde una perspectiva moral, las
estructuras y prácticas que configuran ese orden injusto. Renunciar a esa lucidez
supone el riesgo de confundirse con aquello que se busca transformar y, aunque no
sea la intención, de contribuir a que ese orden termine pareciendo natural. Al mismo
tiempo, sin un criterio ético capaz de orientar la acción política hacia el bien común,
cualquier proyecto corre el peligro de extraviarse en la mera táctica o en la
conveniencia coyuntural.

La confrontación entre el bien y el mal en política, entendida en este sentido
estructural y no personalista, exige por ello una reflexión ética rigurosa. Solo así es
posible distinguir entre la transformación legítima del orden social y la simple
adaptación a un sistema que perpetúa la injusticia. Esta distinción ética es también
la condición para distinguir entre una paz solo aparente y una paz verdadera,
cuestión que conviene examinar con detenimiento.

Paz verdadera y paz aparente

Definir la paz como simple ausencia de guerra o enfrentamiento violento es
engañoso. A veces, lo que se presenta como tranquilidad no es más que el resultado
de un dominio tan firme y extendido que quienes lo padecen no tienen cómo
expresar su descontento. Es una calma que no nace del acuerdo, sino del miedo o
de la impotencia. Esa paz aparente puede durar años, incluso décadas, pero siempre
es frágil: basta que cambien las circunstancias para que las tensiones ocultas salgan
a la superficie. Es la paz propia del mal político, una quietud que no emancipa, sino
que encierra. En su forma más extrema, puede convertirse en algo similar a una
ocupación por una fuerza foránea, una relación casi bélica del poder de un grupo o
sector contra el conjunto de la sociedad, una relación que anula el disenso y reduce
la política a un instrumento de subordinación.



“Mientras no haya justicia, jamás tendremos paz”, cantaba Rubén Blades, y la frase
resume una verdad elemental. La paz verdadera —ese ideal que debe orientar la
acción política— no consiste en la mera ausencia de violencia visible. Requiere
justicia, instituciones que funcionen y un orden social donde cada persona sea
tratada con dignidad. No basta proclamarla: necesita estructuras que la sostengan.
La democracia, con todos sus límites, es una de las grandes creaciones de la
civilización occidental porque permite procesar los conflictos sin recurrir a la fuerza.
Allí donde el bien común se vuelve práctica cotidiana, la paz verdadera puede echar
raíces; donde domina el mal común, la calma no es más que una quietud forzada.

Esta distinción no es abstracta: tiene consecuencias directas para quienes viven
bajo un orden injusto. De allí surge una pregunta inevitable: ¿cómo recuperar un
orden institucional orientado al bien común cuando quienes gobiernan han decidido
apartarse de la democracia y perpetuarse en el poder? Para algunos, la única vía es
insistir en los mecanismos democráticos, confiando en que la expresión ciudadana y
el desgaste del régimen ilegítimo e impopular lo obliguen finalmente a ceder y
negociar. Para otros, frente a un poder ofensivo que actúa sin límites, los
demócratas tendrían derecho a ejercer un poder defensivo. Desde esta última
perspectiva, conviene subrayar que sería un error moral presentar la confrontación
como una disputa entre bandos equivalentes: no se trata de ambiciones simétricas,
sino de la defensa de un orden democrático frente a un sistema que lo niega.
Confundir la resistencia democrática con violencia o belicismo es una inversión
moral que oscurece la naturaleza del conflicto.

Sea mediante presión electoral, poder defensivo o una combinación de ambos, el
desafío es el mismo: defender la democracia sin perder la dignidad que la sustenta.
Aferrarse exclusivamente al mecanismo de la votación, frente a un poder que lo
manipula o lo vacía de contenido, puede terminar prolongando el mal político. Pero
permitir que el poder defensivo derive en violencia abierta puede reproducir aquello
que se busca superar.

La paz verdadera exige prudencia, firmeza y la capacidad de enfrentar dilemas
difíciles sin renunciar a los principios que justifican la lucha. Y exige, además, un
discernimiento moral que impida aceptar como ‘paz’ lo que no es más que una
quietud impuesta: hacerlo sería incurrir en un riesgo moral profundo, el de contribuir
—aunque sea sin quererlo— a que ese orden se naturalice. Esta distorsión de la paz
tiene su correlato en otra distorsión igualmente grave: la de la soberanía, que
también puede convertirse en un principio vacío cuando se separa de la libertad y



de la dignidad.

Las dos caras de la soberanía

En su sentido político, ser soberano significa ejercer la voluntad sobre un territorio.
Antes de la modernidad, esa soberanía residía en el rey, que imponía su dominio
hacia adentro, sobre sus súbditos, y debía defenderlo hacia afuera frente a otros
soberanos que aspiraran a ocupar su espacio. Con la modernidad —fruto de
disputas, revoluciones y largos aprendizajes históricos— la soberanía dejó de ser
patrimonio de los monarcas y pasó a ser de los pueblos. De allí nacen las nociones
de soberanía popular y soberanía nacional: cada comunidad política es soberana
para darse el orden institucional que decida hacia adentro, y para ser respetada y
reconocida hacia afuera en el concierto de los Estados. La tan repetida —y tantas
veces vaciada— expresión “autodeterminación de los pueblos” significa justamente
eso: el derecho de cada comunidad política a decidir su destino sin imposiciones
externas, afirmando la dignidad de sus ciudadanos y la legitimidad del orden
institucional que ellos mismos se otorgan.

Ahora bien, ¿qué ocurre cuando en un país se instala un régimen autocrático y la
voluntad del pueblo no puede expresarse democráticamente o es burlada una y otra
vez? En tal caso, no puede hablarse de soberanía popular. Pero tampoco de
soberanía nacional, pues esta se funda en el respeto que la soberanía de un pueblo
exige a otros y está dispuesta a reconocerles. Un régimen autocrático no representa
la soberanía nacional, aunque conserve el territorio donde el pueblo —despojado de
poder— ya no ejerce soberanía. En su forma extrema, un régimen de este tipo se
asemeja en su actuación a una fuerza de ocupación: gobierna como si fuese un
poder externo, subordinando a su propio pueblo y reduciéndolo a población
sometida. El control del territorio no equivale, pues, a soberanía; sin pueblo libre,
solo queda dominio. Si, además, el territorio se fragmenta y ciertas zonas quedan
bajo el control de actores armados irregulares, el asunto es aún más grave: el
régimen autoritario ni siquiera controla cabalmente el territorio y este tiende a
convertirse en un mosaico de poderes fácticos.

De estos argumentos se desprenden varios asuntos relevantes y difíciles. Uno de
ellos es que la soberanía no puede concebirse como absoluta: debe estar
subordinada a valores fundamentales como la libertad y la dignidad. En última
instancia, lo que otorga legitimidad a la soberanía popular y a la democracia es la
protección de la libertad individual de todos, porque solo así se preserva el sentido



moral de la acción colectiva. Sin embargo, en la práctica las fronteras entre
soberanía, dominio y legitimidad suelen ser borrosas, y los Estados combinan
elementos de cada uno en proporciones variables. 

Por eso, lo dicho hasta aquí tiene más de normativo que de descriptivo: son pocos
los países donde la soberanía popular y los derechos humanos se respetan
plenamente. Persisten regímenes abiertamente autoritarios y han surgido otros
nuevos que, pese a negar la soberanía popular en su interior, siguen formando parte
de la institucionalidad internacional y se benefician de su reconocimiento. Mientras
tanto, las sociedades que conciben los derechos humanos como universales pueden
hacer muy poco para defender a quienes padecen bajo esos regímenes, que
pervierten la idea de soberanía —reducida a mero dominio social y territorial— para
perpetuarse en el poder. La institucionalidad internacional creada para enfrentar
situaciones como estas nunca ha sido realmente eficaz y, al parecer, lo es cada vez
menos. El desafío, sin embargo, no está en eliminarla —¿con qué la sustituiríamos?
— sino en perfeccionarla.

Otro asunto delicado es si un pueblo, en ejercicio de una soberanía usurpada,
recibiera apoyo de otros países: ¿estaría renunciando por ello, aunque sea
parcialmente, a su soberanía? La respuesta es negativa. La historia muestra cómo
muchos pueblos han alcanzado o recuperado su capacidad de autodeterminación
gracias al respaldo externo. Ese apoyo no implica pérdida de soberanía; por el
contrario, puede ser un instrumento para restaurarla cuando ha sido arrebatada. Es
cierto que tales respaldos nunca son gratuitos: implican intereses, compromisos y
costos que deben asumirse. Pero ello no hace sino confirmar que la libertad siempre
tiene un precio, en múltiples dimensiones: exige sacrificios internos, negociaciones
externas y, sobre todo, la voluntad firme de un pueblo de sostener su derecho a
decidir su destino. Lo decisivo es que las condiciones de cualquier apoyo solo
pueden considerarse legítimas cuando son negociadas por un gobierno democrático,
en libertad, una vez recuperada la soberanía popular. 

Aceptar como “soberanía” lo que no es más que dominio constituye un riesgo moral
profundo: contribuye, aunque sea involuntariamente, a la normalización de un orden
injusto. La soberanía no se pierde por pedir ayuda; se pierde cuando se renuncia a la
libertad que la hace posible.

Cierre: una brújula moral para la acción



En última instancia, la tensión entre convicción y responsabilidad no es un dilema
reservado a los políticos: es la condición misma de toda acción pública. La
convicción sin responsabilidad puede derivar en fanatismo; la responsabilidad sin
convicción, en oportunismo. Entre ambos extremos se juega la posibilidad de una
política que no renuncie a sus principios ni se extravíe en la táctica.

Frente al mal político, a la paz aparente y a la soberanía usurpada, esta articulación
se vuelve indispensable. Solo una política capaz de sostener valores y asumir
consecuencias puede abrir camino hacia un orden justo. La tarea no es elegir entre
convicción o responsabilidad, sino hacer de esa tensión una brújula moral.

Porque, al final, la política solo merece ese nombre cuando se hace cargo de la
dignidad humana y responde por ella. Todo lo demás es poder sin política.

ver PDF
Copied to clipboard

https://aws.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/12940
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica&title=Apuntes de un demócrata en tiempos de turbulencia ética y política
https://twitter.com/intent/tweet?text=Apuntes de un demócrata en tiempos de turbulencia ética y política+https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica
https://wa.me/?text=https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica
mailto:?subject=Apuntes de un demócrata en tiempos de turbulencia ética y política&body=https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica

