Apuntes de un demadcrata en tiempos de
turbulencia ética y politica

Tiempo de lectura: 16 min.
Roberto Casanova

Introduccioén: principios en la urgencia

En estos apuntes parto de una constatacion sencilla: entre los demodcratas
venezolanos hablamos mucho de eventos y estrategias, pero muy poco de principios
y valores politicos. Quiza no sea un fendmeno exclusivo, y en nuestro caso tiene
razones comprensibles, dada la lucha democratica en la que estamos inmersos; aun
asi, la coyuntura termina ocupando casi todo el espacio, como si la politica fuese
solo el analisis del Ultimo acontecimiento.

Y, sin embargo, en nuestros discursos aparecen —con mayor o menor énfasis—
palabras como vida, libertad, dignidad, paz, democracia, verdad, bien comuny
soberania, entre otros. Estos términos son la base fundamental de nuestros
derechos y de nuestra idea de justicia. A primera vista parece pues haber acuerdo
en torno a ellos, y en parte lo hay, aunque ese acuerdo es menos firme de lo que
suele suponerse.

Aquellos son conceptos cuyo significados, desde la filosofia politica y moral, no
siempre coinciden. Buena parte del debate doctrinal gira justamente en torno a
cdémo se interpretan. Con el tiempo, ademas, el uso constante en la vida publica los
ha ido desgastando, hasta convertirlos en vocablos que sirven para la retérica, pero
cuyo sentido se vuelve cada vez mas difuso. Asi terminamos frente a palabras que
pueden significar cosas distintas segln quién las pronuncie y quién las escuche. La
libertad, por ejemplo, no evoca lo mismo para un liberal que para un socialista; la
soberania no significa lo mismo para un demécrata que para un autécrata.

Por otra parte, toda accién politica exige establecer prioridades morales y, al mismo
tiempo, asumir las multiples consecuencias que esas decisiones generan: efectos
sobre personas, instituciones, equilibrios de poder y también sobre otros valores en
juego. Alli surge una tensidn inevitable: actuar segun los principios o actuar seguin
las consecuencias. Max Weber llamé a esta tensidn ética de la conviccion y ética de


https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica
https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica
https://aws.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/1965

la responsabilidad, una distincién que no pretende oponer dos esferas
desconectadas, sino iluminar el conflicto moral que atraviesa toda accién publica.

En este ensayo quiero examinar los significados de tres cuestiones éticas que
marcan nuestra vida publica: el bien y el mal en la esfera politica, |la paz aparente y
la paz verdadera, y las dos caras de la soberania. En cada una de ellas reaparece la
tensién entre actuar segun los principios y actuar segun las consecuencias, que
desarrollaré con mas detalle en la siguiente seccidén. Mi intencién es ofrecer algunas
claves que permitan orientarnos en estos tiempos tan confusos, sin perder de vista
lo esencial.

Conviccion y responsabilidad: la tension del poder

Antes de examinar las tres cuestiones éticas anunciadas, es necesario detenerse en
la tensidn entre principios y consecuencias planteada previamente. Max Weber, en
su célebre conferencia La politica como vocacion, distinguié entre dos modos de
orientar la accidn: la ética de la conviccién y la ética de la responsabilidad. La
primera remite a la fidelidad a los principios y a la pureza de intencién que guia el
acto, incluso cuando esa firmeza puede derivar en rigidez moral o intolerancia frente
a la diferencia. La segunda exige reconocer la complejidad de los procesos, anticipar
las consecuencias previsibles y estar dispuesto a cargar con la responsabilidad que
pueda derivarse de ellas. Weber advertia, sin embargo, que las cosas nunca son tan
simples. No se trata de posturas excluyentes, sino de tensiones que coexisten en
toda decisién politica y que obligan a evaluar cada acto mas alla de su apariencia
inmediata.

Max Weber subrayaba, ademas, que “con frecuencia, los medios correctos producen
resultados indeseables, y los medios cuestionables pueden producir buenos
resultados”. Esta advertencia revela que la politica no se deja encerrar ni en la
moralidad de los principios ni en el calculo frio de las consecuencias. Exige, mas
bien, una combinacién de ambas éticas para actuar en la incertidumbre moral que
acompanfa toda accién publica.

Un politico puede estar guiado por el respeto irrestricto a ciertos valores, y ese
compromiso puede llevarlo a extender esa misma ldgica a los medios, al asumir que
el modo de acceder al poder es parte del deber moral que orienta su accidon. La ética
de la conviccién no solo fija el horizonte moral —el fin justo—, sino que también
puede proyectarse sobre los medios; en ese caso, cdmo se accede importa tanto



como para qué se lo busca. A la inversa, un politico concentrado exclusivamente en
las consecuencias, dispuesto a usar cualquier medio para evitar males mayores o
asegurar la estabilidad, corre el riesgo de deslizarse hacia el oportunismo, de
justificarlo todo en nombre de la eficacia o de perder de vista el horizonte moral que
daba sentido a su accidén. Por eso Weber insistia en que la responsabilidad necesita
ser contenida y orientada por la conviccién, del mismo modo gue la conviccién
necesita ser templada por la responsabilidad.

Esta tensién se vuelve mas clara cuando se pasa de la teoria a la practica. La ética
no esta en el acto en si mismo, sino en la evaluacidon que lo orienta, fundada a la vez
en principios y en las consecuencias previsibles. La decisién de participar o
abstenerse en un evento electoral en un régimen autoritario ilustra bien esta
distincién: ninguna de las dos opciones es correcta al margen de las circunstancias.
Lo decisivo es si la evaluacion integra el principio que impugna la injusticia del
régimen y la ponderacién de los efectos previsibles sobre la lucha para vencerlo.
Algo similar ocurre con la negociacion: dialogar o no dialogar con un régimen
autocratico no es, por si mismo, moral o inmoral. Su caracter depende de una
evaluacién que articule ese mismo principio —la impugnacién de la injusticia del
régimen— y la consideracion de las consecuencias reales de negociar desde una
posicién de fuerza o desde la debilidad. En ambos ejemplos, la decisién solo
adquiere sentido moral cuando combina la conviccién que fija el horizonte ético y la
responsabilidad que sopesa los efectos de la accidn.

El bien y el mal en la politica

Para comprender qué significa hablar del bien y del mal en este dmbito, es
necesario partir de lo que la politica es: una practica estructurada por la l6gica del
poder, especialmente en su expresion estatal, en la que los actores buscan, ejercen,
mantienen y disputan ese poder destinado a regular la vida colectiva. La politica,
por su propia naturaleza, implica conflicto —porque en toda sociedad conviven
intereses y visiones distintas—, pero busca encauzarlo sin recurrir a la violencia y
sostener una convivencia estable, aunque siempre tensa. Al mismo tiempo, toda
accion politica esta orientada, con mayor o0 menor consciencia por parte de quien la
realiza, por ciertos valores morales que aspira a ver materializados en la sociedad.
Tales valores pueden facilitar o, por el contrario, dificultar el proceso politico, seguin
sea la profundidad de la coincidencia entre ellos. Por todo eso, aunque el analisis
politico y la evaluacién ética no deban confundirse, tampoco pueden separarse si
queremos comprender la vida social en toda su complejidad.



Si politica y ética no pueden disociarse, necesitamos criterios para juzgar la
orientacién moral de un orden social. Uno de los conceptos mas recurrentes para
hacerlo es el lamado bien comun, una nocién tan antigua como disputada. En
términos politicos, puede entenderse como el conjunto de condiciones sociales que
permiten a cada persona vivir con dignidad y desarrollar sus capacidades. No es un
concepto religioso, aunque la tradicién espiritual lo haya valorado. Es un principio
gue pertenece por igual al ambito secular y al religioso, y que remite siempre a la
dignidad humana como fundamento de la justicia y de la convivencia.

Si aceptamos esta nocion, resulta natural preguntarse si no existe también un mal
comun. En términos politicos, el mal comiUn —que llamaré mal politico— puede
describirse como el conjunto de condiciones sociales que impiden sistematicamente
que las personas vivan con dignidad. No es la suma de males individuales ni la
simple incompetencia gubernamental, sino una forma organizada de injusticia que
se instala en las estructuras colectivas y se reproduce en ellas. Esta idea encuentra
eco en la reflexion de Hannah Arendt, quien distinguié entre el mal radical y la
banalidad del mal, categorias que examind con particular atencién en el contexto
del totalitarismo. Su analisis muestra que el mal politico no se limita a actos
aislados: puede institucionalizarse y normalizarse como rasgo definitorio de un
orden que despoja a las personas de su condicidn humana, ya sea por la intencién
destructiva del mal radical de ciertos actores, especialmente quienes ejercen el
liderazgo, o por la irreflexion propia de la banalidad del mal que se manifiesta en la
conducta de muchos.

Desde esta perspectiva, entender la lucha por la libertad y la democracia —y contra
la tirania o el totalitarismo— como una confrontacién entre el bien y el mal tiene
pleno sentido politico. Esa lectura permite ver que no se trata solo de una pugna por
el poder, sino de una disputa por el sentido moral de la vida en comun.

Sin embargo, conviene hacer tres aclaraciones para evitar equivocos. La primera es
gue no hablamos de una lucha religiosa, sino de un conflicto politico y ético que se
expresa en instituciones, practicas y discursos. La segunda es que el mal no se
atribuye a individuos en particular —aunque existan lideres patolégicamente
malvados—, sino a un orden de cosas y a las acciones gque lo sostienen.

La tercera puntualizacién, que conviene destacar, es que incluso en democracia
puede estar presente el mal politico: no como rasgo constitutivo del sistema, sino
como proceso que lo erosiona desde dentro. Se manifiesta en la corrupcién que



traiciona la igualdad, en la manipulaciéon del lenguaje que degrada la verdad, en la
intolerancia que niega el pluralismo y en la instrumentalizacién de las instituciones
cuando se ponen al servicio de intereses de grupos o sectores. Es también esa
banalidad del mal que Arendt describié como ausencia de juicio moral. El mal
politico no desaparece en democracia; se infiltra en sus practicas y amenaza con
normalizar la negacién de la dignidad ciudadana.

Si aceptamos que el mal politico puede adoptar la forma de un orden social que
niega sistematicamente la dignidad humana, se vuelve imprescindible sostener una
posicién ética firme y valiente frente a él. No se trata de repartir etiquetas de
buenos y malos, sino de caracterizar con nitidez, desde una perspectiva moral, las
estructuras y practicas que configuran ese orden injusto. Renunciar a esa lucidez
supone el riesgo de confundirse con aquello que se busca transformar y, aunque no
sea la intencién, de contribuir a que ese orden termine pareciendo natural. Al mismo
tiempo, sin un criterio ético capaz de orientar la accién politica hacia el bien comun,
cualquier proyecto corre el peligro de extraviarse en la mera tactica o en la
conveniencia coyuntural.

La confrontacion entre el bien y el mal en politica, entendida en este sentido
estructural y no personalista, exige por ello una reflexién ética rigurosa. Solo asi es
posible distinguir entre la transformacién legitima del orden social y la simple
adaptacion a un sistema que perpetla la injusticia. Esta distinciéon ética es también
la condicién para distinguir entre una paz solo aparente y una paz verdadera,
cuestién que conviene examinar con detenimiento.

Paz verdadera y paz aparente

Definir la paz como simple ausencia de guerra o enfrentamiento violento es
enganoso. A veces, lo que se presenta como tranquilidad no es mas que el resultado
de un dominio tan firme y extendido que quienes lo padecen no tienen cdémo
expresar su descontento. Es una calma que no nace del acuerdo, sino del miedo o
de la impotencia. Esa paz aparente puede durar afios, incluso décadas, pero siempre
es fragil: basta que cambien las circunstancias para que las tensiones ocultas salgan
a la superficie. Es la paz propia del mal politico, una quietud que no emancipa, sino
que encierra. En su forma mas extrema, puede convertirse en algo similar a una
ocupacion por una fuerza foranea, una relacion casi bélica del poder de un grupo o
sector contra el conjunto de la sociedad, una relacién que anula el disenso y reduce
la politica a un instrumento de subordinacion.



“Mientras no haya justicia, jamas tendremos paz”, cantaba Rubén Blades, y la frase
resume una verdad elemental. La paz verdadera —ese ideal que debe orientar la
accioén politica— no consiste en la mera ausencia de violencia visible. Requiere
justicia, instituciones que funcionen y un orden social donde cada persona sea
tratada con dignidad. No basta proclamarla: necesita estructuras que la sostengan.
La democracia, con todos sus limites, es una de las grandes creaciones de la
civilizacién occidental porque permite procesar los conflictos sin recurrir a la fuerza.
Alli donde el bien comun se vuelve practica cotidiana, la paz verdadera puede echar
raices; donde domina el mal comun, la calma no es mas que una quietud forzada.

Esta distincidn no es abstracta: tiene consecuencias directas para quienes viven
bajo un orden injusto. De alli surge una pregunta inevitable: ;cémo recuperar un
orden institucional orientado al bien comUn cuando quienes gobiernan han decidido
apartarse de la democracia y perpetuarse en el poder? Para algunos, la Unica via es
insistir en los mecanismos democraticos, confiando en que la expresion ciudadana y
el desgaste del régimen ilegitimo e impopular lo obliguen finalmente a ceder y
negociar. Para otros, frente a un poder ofensivo que actla sin limites, los
demdécratas tendrian derecho a ejercer un poder defensivo. Desde esta ultima
perspectiva, conviene subrayar que seria un error moral presentar la confrontacién
como una disputa entre bandos equivalentes: no se trata de ambiciones simétricas,
sino de la defensa de un orden democratico frente a un sistema que lo niega.
Confundir la resistencia democratica con violencia o belicismo es una inversion
moral que oscurece la naturaleza del conflicto.

Sea mediante presién electoral, poder defensivo o una combinacién de ambos, el
desafio es el mismo: defender la democracia sin perder la dignidad que la sustenta.
Aferrarse exclusivamente al mecanismo de la votacién, frente a un poder que lo
manipula o lo vacia de contenido, puede terminar prolongando el mal politico. Pero
permitir que el poder defensivo derive en violencia abierta puede reproducir aquello
que se busca superar.

La paz verdadera exige prudencia, firmeza y la capacidad de enfrentar dilemas
dificiles sin renunciar a los principios que justifican la lucha. Y exige, ademas, un
discernimiento moral que impida aceptar como ‘paz’ lo que no es mas que una
quietud impuesta: hacerlo seria incurrir en un riesgo moral profundo, el de contribuir
—aungue sea sin quererlo— a que ese orden se naturalice. Esta distorsién de la paz
tiene su correlato en otra distorsién igualmente grave: la de la soberania, que
también puede convertirse en un principio vacio cuando se separa de la libertad y



de la dignidad.
Las dos caras de la soberania

En su sentido politico, ser soberano significa ejercer la voluntad sobre un territorio.
Antes de la modernidad, esa soberania residia en el rey, que imponia su dominio
hacia adentro, sobre sus subditos, y debia defenderlo hacia afuera frente a otros
soberanos que aspiraran a ocupar su espacio. Con la modernidad —fruto de
disputas, revoluciones y largos aprendizajes histéricos— la soberania dejé de ser
patrimonio de los monarcas y paso a ser de los pueblos. De alli nacen las nociones
de soberania popular y soberania nacional: cada comunidad politica es soberana
para darse el orden institucional que decida hacia adentro, y para ser respetada y
reconocida hacia afuera en el concierto de los Estados. La tan repetida —y tantas
veces vaciada— expresion “autodeterminacién de los pueblos” significa justamente
eso: el derecho de cada comunidad politica a decidir su destino sin imposiciones
externas, afirmando la dignidad de sus ciudadanos y la legitimidad del orden
institucional que ellos mismos se otorgan.

Ahora bien, ;qué ocurre cuando en un pais se instala un régimen autocratico y la
voluntad del pueblo no puede expresarse democraticamente o es burlada una y otra
vez? En tal caso, no puede hablarse de soberania popular. Pero tampoco de
soberania nacional, pues esta se funda en el respeto que la soberania de un pueblo
exige a otros y esta dispuesta a reconocerles. Un régimen autocratico no representa
la soberania nacional, aunque conserve el territorio donde el pueblo —despojado de
poder— ya no ejerce soberania. En su forma extrema, un régimen de este tipo se
asemeja en su actuacioén a una fuerza de ocupacién: gobierna como si fuese un
poder externo, subordinando a su propio pueblo y reduciéndolo a poblacién
sometida. El control del territorio no equivale, pues, a soberania; sin pueblo libre,
solo queda dominio. Si, ademas, el territorio se fragmenta y ciertas zonas quedan
bajo el control de actores armados irregulares, el asunto es aun mas grave: el
régimen autoritario ni siquiera controla cabalmente el territorio y este tiende a
convertirse en un mosaico de poderes facticos.

De estos argumentos se desprenden varios asuntos relevantes y dificiles. Uno de
ellos es que la soberania no puede concebirse como absoluta: debe estar
subordinada a valores fundamentales como la libertad y la dignidad. En ultima
instancia, lo que otorga legitimidad a la soberania popular y a la democracia es la
proteccién de la libertad individual de todos, porque solo asi se preserva el sentido



moral de la accién colectiva. Sin embargo, en la practica las fronteras entre
soberania, dominio y legitimidad suelen ser borrosas, y los Estados combinan
elementos de cada uno en proporciones variables.

Por eso, lo dicho hasta aqui tiene mas de normativo que de descriptivo: son pocos
los paises donde la soberania popular y los derechos humanos se respetan
plenamente. Persisten regimenes abiertamente autoritarios y han surgido otros
nuevos que, pese a negar la soberania popular en su interior, siguen formando parte
de la institucionalidad internacional y se benefician de su reconocimiento. Mientras
tanto, las sociedades que conciben los derechos humanos como universales pueden
hacer muy poco para defender a quienes padecen bajo esos regimenes, que
pervierten la idea de soberania —reducida a mero dominio social y territorial— para
perpetuarse en el poder. La institucionalidad internacional creada para enfrentar
situaciones como estas nunca ha sido realmente eficaz y, al parecer, lo es cada vez
menos. El desafio, sin embargo, no esta en eliminarla —;con qué la sustituiriamos?
— sino en perfeccionarla.

Otro asunto delicado es si un pueblo, en ejercicio de una soberania usurpada,
recibiera apoyo de otros paises: ;estaria renunciando por ello, aunque sea
parcialmente, a su soberania? La respuesta es negativa. La historia muestra cémo
muchos pueblos han alcanzado o recuperado su capacidad de autodeterminacién
gracias al respaldo externo. Ese apoyo no implica pérdida de soberania; por el
contrario, puede ser un instrumento para restaurarla cuando ha sido arrebatada. Es
cierto que tales respaldos nunca son gratuitos: implican intereses, compromisos y
costos que deben asumirse. Pero ello no hace sino confirmar que la libertad siempre
tiene un precio, en multiples dimensiones: exige sacrificios internos, negociaciones
externas y, sobre todo, la voluntad firme de un pueblo de sostener su derecho a
decidir su destino. Lo decisivo es que las condiciones de cualquier apoyo solo
pueden considerarse legitimas cuando son negociadas por un gobierno democratico,
en libertad, una vez recuperada la soberania popular.

Aceptar como “soberania” lo que no es mas que dominio constituye un riesgo moral
profundo: contribuye, aunque sea involuntariamente, a la normalizaciéon de un orden
injusto. La soberania no se pierde por pedir ayuda; se pierde cuando se renuncia a la
libertad que la hace posible.

Cierre: una brujula moral para la accion



En dltima instancia, la tensién entre conviccién y responsabilidad no es un dilema
reservado a los politicos: es la condicion misma de toda accién publica. La
conviccion sin responsabilidad puede derivar en fanatismo; la responsabilidad sin
conviccion, en oportunismo. Entre ambos extremos se juega la posibilidad de una
politica que no renuncie a sus principios ni se extravie en la tactica.

Frente al mal politico, a la paz aparente y a la soberania usurpada, esta articulacién
se vuelve indispensable. Solo una politica capaz de sostener valores y asumir
consecuencias puede abrir camino hacia un orden justo. La tarea no es elegir entre
conviccidn o responsabilidad, sino hacer de esa tensidn una brdjula moral.

Porque, al final, la politica solo merece ese nombre cuando se hace cargo de la
dignidad humana y responde por ella. Todo lo demas es poder sin politica.

ver PDF
Copied to clipboard



https://aws.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/12940
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica&title=Apuntes de un demócrata en tiempos de turbulencia ética y política
https://twitter.com/intent/tweet?text=Apuntes de un demócrata en tiempos de turbulencia ética y política+https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica
https://wa.me/?text=https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica
mailto:?subject=Apuntes de un demócrata en tiempos de turbulencia ética y política&body=https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/apuntes-dem%C3%B3crata-tiempos-turbulencia-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica

