
Necesitamos una realidad compartida: Hannah
Arendt, el antídoto contra los hechos alternativos 

Tiempo de lectura: 10 min.
Máriam Martínez-Bascuñán

El 4 de diciembre de 1975, Hannah Arendt moría en su apartamento de Nueva York
cuando un infarto fulminante la sorprendió en mitad de una conversación con
amigos. Al día siguiente encontraron en su máquina de escribir una hoja a medio
comenzar con una sola palabra escrita: “Judging”. Juzgar. Aquella palabra solitaria
quedó como un testamento involuntario, como si Arendt hubiera querido decirnos,
en el último momento, que de todas las facultades humanas que había explorado a
lo largo de su vida intelectual —la acción, la libertad, el pensamiento, la natalidad—
había una que merecía ser rescatada con urgencia para nuestro tiempo: la
capacidad de juzgar.

Cincuenta años tras su muerte, ese pensamiento inconcluso resuena con inquietante
actualidad. Vivimos una época donde todos opinamos sobre todo y las redes
sociales amplifican cada juicio instantáneo, cada veredicto emocional. Y sin
embargo, hemos perdido algo esencial: la capacidad de discernir entre lo verdadero
y lo falso, de orientarnos en un mundo que se desmorona bajo nuestros pies. El folio
inconcluso de Arendt no era solo el borrador de un capítulo filosófico, sino una
pregunta lanzada desde el futuro: ¿qué ocurre cuando una sociedad pierde la
facultad de juzgar políticamente?

https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/necesitamos-una-realidad-compartida-hannah-arendt-ant%C3%ADdoto-contra-los-hechos-alternativos
https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/necesitamos-una-realidad-compartida-hannah-arendt-ant%C3%ADdoto-contra-los-hechos-alternativos
https://aws.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/3511


La jaula de cristal

Para entender por qué Arendt se obsesionó con el juicio hasta convertirlo en el tema
de sus últimos años, hay que volver a Jerusalén. Es abril de 1961 y Arendt viaja
como corresponsal de la revista The New Yorker a cubrir el juicio contra Adolf
Eichmann, el nazi responsable de la logística del Holocausto. Esperaba encontrar un
monstruo, la encarnación del mal radical, alguien cuya maldad pudiera explicar lo
inexplicable. Lo que vio la dejó perpleja de una manera que ninguna teoría filosófica
podía resolver.

Dentro de la jaula de cristal construida para protegerlo en el tribunal, Eichmann no
parecía un demonio. Era un hombre gris, mediocre, que hablaba en clichés
burocráticos y repetía frases hechas. “Simplemente cumplía órdenes”, decía una y
otra vez. No mostraba sadismo ni odio visceral, más bien daba la impresión de
alguien profundamente irreflexivo, incapaz de ponerse en el lugar de otros o
imaginar el sufrimiento que había administrado con eficiencia germánica. Arendt lo
describiría como alguien de una “manifiesta superficialidad”, y de esa experiencia
desconcertante nacería uno de los conceptos más potentes y controvertidos del
pensamiento político contemporáneo: la banalidad del mal. Arendt no estaba
diciendo que el Holocausto fuera banal, sino algo mucho más inquietante: que el
mal extremo puede surgir, no de la maldad consciente o la perversión deliberada,
sino de la simple ausencia de pensamiento. Eichmann era peligroso precisamente
porque había dejado de pensar, apagando ese diálogo interior que nos hace
preguntarnos: ¿qué estoy haciendo? ¿Puedo vivir conmigo mismo después de esto?

La pregunta que la persiguió durante años fue radical: si amigos y colegas para
quienes “la moralidad iba de suyo” adoptaron sin escrúpulos un código de conducta
criminal durante el nazismo, ¿qué fundamento tenía realmente la moralidad? Los
grandes paradigmas éticos —el deber kantiano, los fines aristotélicos, el
utilitarismo— no impidieron que una sociedad altamente civilizada se coordinara
casi automáticamente en la barbarie. ¿Qué queda, entonces, cuando todas las
normas colapsan? La respuesta fue tan sencilla como exigente: nuestra capacidad
de juzgar por nosotros mismos, sin pasamanos a los que aferrarnos, la misma
facultad que Eichmann había abandonado reemplazando el pensamiento por la
obediencia, por el cumplimiento mecánico de reglas. No había decisión en él, no
había conciencia, no había juicio. Solo repetición y sumisión. Y eso —descubrió
Arendt con horror— es más peligroso que cualquier forma de maldad deliberada.
Porque mientras el mal radical es excepcional, la banalidad del mal puede



extenderse como una epidemia. Todos podemos caer en ella, sólo hace falta dejar
de pensar.

El coraje de la imparcialidad

Su retrato de Eichmann cayó como una bomba, especialmente entre la comunidad
judía, pero algo desató una polémica mayor: sus observaciones sobre el papel de los
Consejos Judíos, los Judenräte. Arendt, con una mirada analítica que muchos
interpretaron como cruel, denunció que habían facilitado la logística del genocidio,
elaborando, entre otras cosas, listas de deportados a los campos de concentración.
Fue acusada de falta de empatía, insensibilidad y de traicionar a su propio pueblo,
pero lo que sus críticos no quisieron entender es que Arendt practicaba algo que ella
misma había teorizado: la imparcialidad homérica. Aquí reside toda su belleza, y su
exigencia.

En la Ilíada, Homero canta tanto a Héctor como a Aquiles, no guarda silencio sobre
el hombre vencido. Aunque los dioses decidieran de antemano la victoria griega, el
poema “no convierte a Aquiles en más grande que Héctor ni la causa de los griegos
en más legítima que la defensa de Troya”, escribe Arendt. Héctor y Aquiles son
igualmente memorables y humanos, igualmente dignos de ser recordados. Esa es la
imparcialidad homérica: la capacidad de ver la grandeza en ambos lados de un
conflicto sin perder el juicio sobre lo que ocurrió. Arendt entendió que era lo único
que podía hacer reversible el olvido y la aniquilación. Cuando un pueblo pierde su
libertad como Estado, nos dijo, pierde su realidad política, incluso si consigue
sobrevivir físicamente. Pero Homero logra que ni la derrota ni la victoria borren la
grandeza de los personajes y sus hazañas. Lo destruido —una ciudad, un héroe, una
civilización— puede permanecer en la memoria colectiva gracias al relato. La
aniquilación total solo ocurre cuando algo o alguien es olvidado por completo.

Por eso, en Jerusalén, Arendt no quiso obviar las verdades incómodas y miró la
realidad tal como se presentaba, incluso siendo dolorosa, incluso cuando
contradecía narrativas autorreconfortantes. Es la belleza terrible de la imparcialidad
homérica: exige que miremos al mundo como realmente es, no como quisiéramos
que fuera, que honremos a Héctor aún sabiendo que caerá, que reconozcamos las
decisiones de los Judenräte sin olvidar sus consecuencias. Y hoy, esa lección resuena
con urgencia, pues nos enfrentamos al mismo dilema, pero a una escala que Arendt
apenas pudo intuir. ¿Qué ocurre cuando la posibilidad misma de ejercer esa
imparcialidad, de ver el mundo desde múltiples perspectivas sin perder el juicio,



desaparece? ¿Cuándo ya no hay un mundo común que mirar, sino sólo burbujas
informativas, realidades paralelas, verdades tribales?

Elon Musk: cuando el juicio político se vuelve imposible

La palabra que Arendt tecleó en su máquina de escribir señala hacia nuestra crisis
contemporánea. Lo que vivimos no es solo la proliferación de mentiras, sino algo
más profundo: la destrucción sistemática de las condiciones que hacen posible el
juicio político. Y Elon Musk encarna esta destrucción con claridad brutal. No es solo
un mentiroso más, sino alguien que ha trascendido completamente la necesidad de
operar en un mundo común. Puede, sencillamente, imponer su perspectiva
algorítmicamente en X, amplificar su voz y la de quienes piensan como él mientras
silencia o invisibiliza a quienes disienten.

El 20 de enero de 2025, tras la investidura de Trump, Musk hizo un gesto que
muchos interpretamos como un saludo nazi. Él lo negó, pero lo relevante no es si lo
fue o no. Lo señaló la escritora Samantha Rose Hill: “El objetivo es debilitar tu
capacidad para distinguir los hechos de la ficción, para que cuestiones si confías o
no en tu propio juicio sobre lo que viste”. Es exactamente lo opuesto al juicio
arendtiano, pues para Arendt la realidad no es algo que percibimos de forma
aislada. Necesitamos que otros la validen y reconozcan. Cuando varios percibimos el
mismo objeto o fenómeno, aunque desde diferentes perspectivas, se genera una
confianza en esa realidad compartida. Eso es el sentido común: no una facultad
individual, sino la capacidad de orientarnos juntos en el mundo.

Musk busca destruir eso. Cuando, en su investidura, Trump mencionó “la revolución
del sentido común”, sabía bien lo que hacía. Los autócratas entienden que el sentido
común es el puente que conecta nuestra percepción individual con la de los demás y
nos permite construir una realidad compartida. Sin él, las experiencias quedan
encerradas en nuestra subjetividad y es imposible alcanzar acuerdo alguno sobre lo
que es o no real. Pero Musk no es una anomalía: es el actor político ideal en la era
de la posverdad, alguien que quiere romper el mundo común porque no lo necesita.
Tiene el dinero para comprar la infraestructura comunicativa, el alcance para
fabricar su propia realidad y seguidores dispuestos a creer que lo suyo es “sentido
común”, aunque contradiga lo que ven con sus propios ojos.

Mientras la imparcialidad homérica requiere imaginar cómo vería el mundo alguien
distinto a nosotros y ejercer ese “pensamiento ampliado” que nos permite juzgar



políticamente, la perspectiva meramente privada de Musk —sus intuiciones,
prejuicios e intereses económicos— se eleva a verdad universal sin mediación del
debate público ni verificación factual. Es una suerte de solipsismo masivo: una
mirada radicalmente privada amplificada hasta parecer común. Sin hechos
compartidos, cuando cada tribu habita su propia realidad, el poderoso puede
simplemente fabricar su verdad. No necesita imparcialidad, pues no necesita
convencer a nadie fuera de su burbuja. Basta con que sus seguidores repitan sus
palabras, que el algoritmo amplifique su mensaje y que la confusión reine.

La BBC: cuando la imparcialidad se vuelve parálisis

Si Musk encarna la destrucción del mundo compartido, la reciente crisis de la BBC
muestra algo igualmente preocupante: la parálisis institucional de quienes ya no
saben cómo preservarlo. En octubre de 2024, la BBC emitió un documental sobre
Trump en el que editores juntaron fragmentos separados de su discurso del 6 de
enero de 2021. ¿Fue un error técnico o sesgo editorial? La pregunta es una trampa:
lo significativo es que la BBC no supo cómo responder. La verdad factual es que
Trump fue central en el asalto al Capitolio. Atrapada entre acusaciones
contradictorias —muy progresista para unos, normalizadora del autoritarismo para
otros—, la BBC quedó paralizada. Varios cargos dimitieron. La institución que
durante décadas fue el referente del periodismo riguroso ya no sabe cómo juzgar
porque ha olvidado que la imparcialidad no es sinónimo de neutralidad mecánica.
Como señala Mary Beard, la imparcialidad como regla mecánica produce absurdos:
hace solo unos años, la BBC invitaba regularmente a negacionistas del cambio
climático para dar “balance” a las noticias sobre el clima. Lo que la BBC ha olvidado
es que la imparcialidad exige juicio, no neutralidad.

Porque la imparcialidad no consiste en dar el mismo tiempo de palabra a Aquiles y a
Héctor y pesar sus argumentos en una burocrática balanza. Consiste en no perder el
juicio sobre lo que ocurrió. Homero no dice “los griegos tenían razón”, ni tampoco
pretende que la guerra no existiese o que los bandos fuesen intercambiables. El
poema homérico juzga: muestra violencia, pérdida, sinsentido, gloria, tragedia. Y al
hacerlo, preserva la memoria de lo que realmente sucedió.

Pero la BBC se dedica a la equidistancia procedimental dando igual espacio a quien
afirma hechos verificables y defiende la democracia y a quien difunde mentiras y
amenaza con fusilamientos. Como si la imparcialidad consistiera en no juzgar nunca
y mantenerse en un punto medio imaginario entre dos extremos. Eso no es



imparcialidad sino abdicación del juicio, y Arendt fue muy clara al respecto: frente a
la verdad factual, no hay lugar para la equidistancia. Que Trump diga que las
elecciones fueron robadas no merece el mismo crédito que la evidencia de que no
hubo fraude. Si Musk hace un saludo nazi, no puede pretender que quienes lo vimos
estemos igual de equivocados que quienes lo niegan. La imparcialidad exige
reconocer los hechos y juzgarlos desde múltiples perspectivas, no fingir que no han
existido.

El testamento de Arendt

Siempre ha habido mentira en política, pero lo que define la era de la posverdad es
otra cosa: el cinismo generalizado que destruye nuestra capacidad de orientarnos
en el mundo. No se trata de que creamos las mentiras de Trump o Musk, sino de que
dejemos de creer en la posibilidad misma de una verdad compartida y nos
encerremos en nuestras burbujas, donde todo confirma lo que ya pensábamos. De
que sustituyamos el juicio político —el ejercicio exigente de pensar desde múltiples
perspectivas— por la repetición tribal de consignas.

Cuando las mentiras se multiplican, el resultado no es creérnoslas, sino que
perdemos la fe en la verdad y somos susceptibles de creer cualquier cosa. Cuando el
cinismo reina sobre la verdad, las mentiras no reemplazan la realidad, les basta con
hacerla tambalear. Y cuando ocurre, como escribió Arendt en Los orígenes del
totalitarismo, dejamos de protestar cuando nos engañan y pasamos a admirar la
“superior astucia táctica” del líder. ¿Cómo salvar esta trampa? Arendt diría que la
solución pasa por recuperar nuestra capacidad ciudadana de juzgar y hacerlo como
ella hizo en Jerusalén: con el coraje de registrar nuestra propia experiencia del
mundo y decir lo que vemos aunque contradiga las narrativas consoladoras,
reconociendo la complejidad sin renunciar al juicio. Juzgar sin pasamanos, sin a
prioris que nos digan mecánicamente qué pensar, sin disolvernos en la masa, la
inercia o la obediencia sin rostro.

Necesitamos reconstruir un mundo donde los hechos importen, donde el sentido
común nos permita orientarnos juntos y podamos discrepar sobre el significado de lo
que vemos, pero hayamos acordado que vimos lo mismo. Necesitamos escuchar a
Héctor y a Aquiles sin perder nuestro propio juicio sobre lo que está bien o mal. Por
eso la última hoja de Arendt es un testamento político para nuestro tiempo.
Cincuenta años tras su muerte, nos sigue diciendo que la democracia necesita
ciudadanos que se atrevan a juzgar. Ese es su legado. Su exigencia. Y también su



último regalo: la certeza de que, si queremos, aún podemos recuperar algo que
nunca debimos perder.

https://elpais.com/ideas/2025-11-23/necesitamos-una-realidad-compartida-hannah-
arendt-el-antidoto-contra-los-hechos-alternativos.html

ver PDF
Copied to clipboard

https://elpais.com/ideas/2025-11-23/necesitamos-una-realidad-compartida-hannah-arendt-el-antidoto-contra-los-hechos-alternativos.html
https://elpais.com/ideas/2025-11-23/necesitamos-una-realidad-compartida-hannah-arendt-el-antidoto-contra-los-hechos-alternativos.html
https://aws.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/12772
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/necesitamos-una-realidad-compartida-hannah-arendt-ant%C3%ADdoto-contra-los-hechos-alternativos&title=Necesitamos una realidad compartida: Hannah Arendt, el antídoto contra los hechos alternativos
https://twitter.com/intent/tweet?text=Necesitamos una realidad compartida: Hannah Arendt, el antídoto contra los hechos alternativos+https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/necesitamos-una-realidad-compartida-hannah-arendt-ant%C3%ADdoto-contra-los-hechos-alternativos
https://wa.me/?text=https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/necesitamos-una-realidad-compartida-hannah-arendt-ant%C3%ADdoto-contra-los-hechos-alternativos
mailto:?subject=Necesitamos una realidad compartida: Hannah Arendt, el antídoto contra los hechos alternativos&body=https://aws.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/necesitamos-una-realidad-compartida-hannah-arendt-ant%C3%ADdoto-contra-los-hechos-alternativos

